
179

Серия «ПЕДАГОГИКА. ПСИХОЛОГИЯ. ФИЛОСОФИЯ»

УДК 001
https://doi.org/10.25587/2587-5604-2025-4-179-187
Оригинальная научная статья

Философия науки на перекрёстке традиций: 
взаимодействие религиозного и рационального мировоззрений

С. Б. Куликов
Тюменский государственный университет, г. Тюмень, Российская Федерация

s.b.kulikov@utmn.ru 

Аннотация
В статье исследуется актуальная проблема становления философии науки как самостоятельной 

отрасли знания. Цель исследования – раскрыть закономерности её формирования в контексте исто-
рико-культурного противостояния религиозного и научного типов мышления, репрезентированных 
соответственно средневековой и новоевропейской эпохами. Методология в работе базируется на 
применении компаративного анализа, обеспечивающего возможность системного сопоставления 
культурных парадигм и выявления имманентных характеристик когнитивной деятельности. В ре-
зультате предложенный подход позволяет реконструировать логику трансформации научных пред-
ставлений и их корреляцию с религиозным мировоззрением в различных исторических контекстах. 
Центральным аспектом выступил критический анализ европоцентристской дихотомии в основах 
протофилософии науки религиозного (метафизического) и научного (рационального) дискурсов. 
Установлено, что бинарная оппозиция не обладает универсальной валидностью и не репрезентирует 
всю сложность взаимодействия различных форм познания. Результаты исследования демонстриру-
ют, что актуальность и эвристический потенциал философии науки детерминированы продуктивным 
взаимодействием с религиозным типом мышления, стимулирующим рефлексию над фундаменталь-
ными основаниями научного познания. При этом синкретизм не сдерживает развитие науки, способ-
ствуя интенсификации межкультурного диалога в контексте поиска универсальных моделей позна-
ния. Перспективным вектором развития философии науки выступает интеграция различных форм 
рациональности, способствующая формированию инновационных методологических подходов  
и преодолению ограниченности как сугубо научного, так и исключительно религиозного типов дис-
курса. В заключение исследование подтверждает, что генезис философии науки как самостоятельной 
дисциплины обусловлен синергетическим взаимодействием социокультурных, исторических и ин-
теллектуальных факторов, а её эволюция детерминирована диалогом различных типов мышления  
и познания.

Ключевые слова: философия науки, религиозное мышление, научное мышление, новоевропей-
ская наука, эпистемологическая парадигма, сравнительный анализ, античность, средневековье, евро-
поцентризм, противостояние.

Для цитирования: Куликов С. Б. Философия науки на перекрёстке традиций: взаимодействие 
религиозного и рационального мировоззрений. . Вестник Северо-Восточного федерального универ-
ситета им. М.К. Аммосова, Vestnik of North-Eastern Federal University. Серия «Педагогика. Психоло-
гия. Философия». Pedagogics. Psychology. Philosophy». 2025: 40 (4): С. 179-187. DOI: 10.25587/2587-
5604-2025-4-179-187



180

Серия «ВЕСТНИКА СВФУ» № 4 (40) 2025 

Original article

Philosophy of science at the crossroads of traditions: 
The interaction of religious and rational worldviews

Sergey B. Kulikov
Tyumen State University, Tyumen, Russian Federation 

s.b.kulikov@utmn.ru

Abstract
The article examines the actual problem of the formation of the philosophy of science as an independent 

branch of knowledge. The purpose of the study is to reveal the patterns of its formation in the context 
of the historical and cultural confrontation of religious and scientific types of thinking, represented 
respectively by the medieval and Modern European eras. The methodology in the work is based on the use 
of comparative analysis, which provides the possibility of a systematic comparison of cultural paradigms 
and the identification of immanent characteristics of cognitive activity. As a result, the proposed approach 
makes it possible to reconstruct the logic of the transformation of scientific ideas and their correlation 
with the religious worldview in various historical contexts. The central aspect was a critical analysis of the 
Eurocentric dichotomy in the foundations of proto-philosophy, the science of religious (metaphysical) and 
scientific (rational) discourses. It has been established that binary opposition does not have universal validity 
and does not represent the complexity of the interaction of various forms of cognition. The results of the 
study demonstrate that the relevance and heuristic potential of the philosophy of science are determined 
by productive interaction with the religious type of thinking, stimulating reflection on the fundamental 
foundations of scientific knowledge. At the same time, syncretism does not restrain the development of 
science, contributing to the intensification of intercultural dialogue in the context of the search for universal 
models of cognition. A promising vector for the development of the philosophy of science is the integration 
of various forms of rationality, contributing to the formation of innovative methodological approaches 
and overcoming the limitations of both purely scientific and exclusively religious types of discourse. In 
conclusion, the study confirms that the genesis of the philosophy of science as an independent discipline 
is determined by the synergetic interaction of socio-cultural, historical and intellectual factors, and its 
evolution is determined by the dialogue of different types of thinking and cognition. 

Keywords: philosophy of science, religious thinking, scientific thinking, New European science, 
epistemological paradigm, comparative analysis, antiquity, the Middle Ages, Eurocentrism, opposition

Для цитирования: Kulikov S.B. Philosophy of science at the crossroads of traditions: The interaction 
of religious and rational worldviews. Vestnik of North-Eastern Federal University. Pedagogics. Psychology. 
Philosophy. 2025: 40 (4): Pp. 179-187. DOI: 10.25587/2587-5604-2025-4-179-187

Введение
Сложно оспорить факт, что ключевую роль в формировании философского осмысле-

ния науки сыграла борьба светской мысли с доминированием религиозных представлений 
о действительности. Во всяком случае, именно против засилья религиозной метафизики, 
её негативного влияния на накопление положительных результатов познания возражали 
первые мыслители, которые специальным образом занимались проблематикой философии 
науки. 

В частности, О. Конт замечал: «Человек начинает понимать, что он забавлял себя игрою 
слов, которая, мешая во многих случаях ясной и правильной постановке вопросов, застав-
ляла его тратить время и силы на бесплодную борьбу с совершенно непреодолимыми труд-
ностями. Увидавши неосновательность прежних объяснений, человек убеждается понем-
ногу в том, что его способность объяснять явления природы имеет определённые границы, 
через которые его уму никогда не удастся перешагнуть; человек признаёт ту великую ис-
тину, что он может только наблюдать явления и подмечать, в каком порядке одно явление 
следует за другим или каким образом одно явление совмещается с другим» [1, с. 123].



181

Серия «ПЕДАГОГИКА. ПСИХОЛОГИЯ. ФИЛОСОФИЯ»

Между тем сходные импульсы питали сторонников рационализации познания задолго 
до возникновения специального направления исследований. В определённом смысле – это 
«вечная» проблема любой стихийно сложившейся философии науки, как практики само-
сознания научно-познавательной деятельности.

Уже краткий обзор литературы показывает: если в Средневековье религия составляла 
фундамент культуры и проливала «сверхъестественный» свет на предметы познания, то 
в Новое время ту же роль – в плане просвещения, а неведения в трансцендентное – взяла 
на себя наука. Противопоставление двух эпох породило стремление к самообоснованию: 
учёные принялись самостоятельно осмыслять свои действия [2; 3]. И выбранный вектор 
движения явно указывал на возрастание конфликта между видами мировоззрения.

Но важно отметить, что столь чёткая граница между религиозным и научным типами 
мышления характерна преимущественно для европейской традиции. В других культурных 
ареалах – на Древнем Востоке, в Античности, в исламском мире – мистическое и рацио-
нальное зачастую существовали в тесной взаимосвязи [4]. 

Причины, по которым в европейской мысли выбор пал иначе, а главное, условия, при 
которых это стало возможным, выступают главным предметом исследования. Основной 
же целью работы выступает сопоставление особенностей развития протофилософии на-
уки, которая вполне оформилась лишь в конце XIX – начале XX веков в линии работ от 
О. Конта и У. Уэвелла до трудов участников знаменитого Венского кружка (М. Шлик,  
Р. Карнап и др.), в недрах доновоевропейских культур античности и средневековья. Наибо-
лее логичным методом, позволяющим как можно точнее прояснить специфику предметной 
области, становится сравнительный анализ.

Немаловажная практическая значимость исследования видится в возможности приме-
нить его результаты для совершенствования современного научного дискурса и междис-
циплинарного взаимодействия. В образовательной сфере это позволит разработать новые 
подходы к преподаванию истории и философии науки с учётом культурно-исторического 
контекста; в научной методологии – создать более гибкие инструменты познания через по-
нимание исторических предпосылок формирования различных типов мышления; в соци-
альной практике – выстроить эффективные модели диалога между научным сообществом 
и представителями других мировоззренческих позиций; а в культурном контексте – спо-
собствовать преодолению конфликтов на почве мировоззренческих различий и формиро-
ванию более целостного понимания процессов развития научного знания в современном 
мире.

В структурном плане работа содержит три раздела. В первом представлены особенно-
сти доновоевропейских культур с акцентом на противостоянии религиозного и научного 
мировоззрений. Во втором даются условия развития философии науки, но с позиций со-
временной критики упрощённой дихотомии «религиозное vs научное». В третьем показана 
незавершённость выделенного противостояния и перспективы его дальнейшего развития. 
Такой подход позволяет по-новому взглянуть на процессы развития научного познания  
в прошлом и настоящем, обеспечивая научную новизну полученных результатов.

Материалы и методы
Исследование выполнено на материале исторического развития философии науки 

как относительно самостоятельного направления. В работе проясняются базовые миро-
воззренческие установки: с одной стороны, ориентация на религиозно‑мистические воз-
зрения, а с другой – рационально‑критическая позиция науки, – которые оказали влияние 
на становление новой дисциплины в XIX веке. При этом учитывается, что формирование 
представляло собой длительный процесс, постепенно вызревавший в предшествующие 
столетия.



182

Серия «ВЕСТНИКА СВФУ» № 4 (40) 2025 

В качестве основного метода исследования использован сравнительный анализ, позво-
ливший сопоставить различные культурные эпохи и характерные для них познавательные 
установки. Поскольку предметом исследования выступает роль религии и науки в культур-
но‑историческом процессе, обоснованным оказалось привлечение историко‑философско-
го подхода

Результаты и обсуждение
Культура как поле битвы рациональных и мистических умонастроений
Особенности отношений мистических и рациональных убеждений в доновоевро-

пейских культурах попали в поле зрения значительного числам исследователей. Так,  
В. К. Шохин отмечает, что поздневедийские мудрецы, будучи идеологами брахманистского 
общества, выстраивали принципы его организации через концепцию ритуализма [5, с. 45]. 
Что же касается античной философии, то вопреки распространённому представлению  
о «теоретичности» античных мыслителей, многие из них не были оторваны от практиче-
ских интересов и исканий в духовной плоскости [5, с. 289].

Нечто подобное утверждал и А. Ф. Лосев. Он настаивал, что античная философия 
не была исключительно рациональной: «Эйдос-идея есть конкретно-данный смысл»  
[6, с. 240]. Из этого ясно, что Лосев видел не сугубо рациональный, но символико-мифоло-
гический характер античного мышления. Понятие «эйдос» здесь не абстрактная категория, 
а живой образ, в котором слиты чувственное и умопостигаемое. Это развенчивает миф  
о «чистой теоретичности» античной философии и показывает, что рациональное и мисти-
ческое в ней не противопоставлены, а взаимодополняют друг друга.

В свою очередь Р. В. Светлов отмечает, что в античности и раннем христианстве фило-
софские и религиозные идеи часто выражались через аллегории и символы, ведь «…экзе-
гетический взгляд на мир (мир, как и писания, которые принято считать богодухновенны-
ми, являются символическими словами: любой телесный, зримый феномен можно считать 
символом стоящей за ним реальности)» [7, с. 55]. Символическое толкование текстов (как 
философских, так и религиозных) свидетельствует о том, что поиск истины не сводился  
к логическому анализу, а включал герменевтическую глубину. Это контрастирует с ново-
европейской наукой, где доминирует буквальное, эмпирически проверяемое значение.

Между тем существуют и дополнительные аргументы в пользу этой позиции. В частно-
сти, М. К. Трофимова отмечает, что раннехристианские гностические тексты демонстри-
руют удивительную способность сочетать мистические откровения с рациональными по-
строениями, формируя целостную картину мироздания [8, с. 41-42]. При этом необходимо 
подчеркнуть, что в мировоззрении гностиков мистические интенции всё же преобладали.

Из приведённого высказывания видна синтетическая природа гностицизма: он не от-
вергает разум, но подчиняет его мистическому опыту. Это пример недифференцированно-
го знания, где рациональное и сакральное не конкурируют, а образуют единую систему, ко-
торая во много, хотя и с оговорками, была свойственна античности в целом [9]. Такой под-
ход чужд новоевропейской науке, которая стремится к чёткой разграниченности методов.

Итак, противопоставление мистического (сакрального) и обыденного (секулярного) 
можно считать необходимым условием возникновения философии науки. Ведь не вызы-
вает серьёзного сомнения, что трудно, если вообще возможно представить развитие науки 
и техники «...без интеллектуального и экзистенциального фундамента – без принципиаль-
ной смены онтологической перспективы и самоощущения человека [10, с. 551]. И хотя этот 
аспект пока недостаточно осмыслен в рамках «чистой» философии науки, отдельные тен-
денции к осознанию проявляются в современных исследованиях [2; 4]. Они затрагивают 



183

Серия «ПЕДАГОГИКА. ПСИХОЛОГИЯ. ФИЛОСОФИЯ»

анализ этических и гуманистических начал новоевропейской науки, распространяясь и на 
изучение когнитивных и социальных оснований протонаучного знания. 

Смысловое противостояние религиозного и научного мировоззрений раскрывается уже 
на уровне базовых характеристик. По убеждению современных исследователей, религия 
представляет переживание «личной встречи человека с Богом» [11, с. 85]. В социальном 
плане средневековая традиция предполагала ориентацию на вечное и сверхъестествен-
ное, главенство веры и авторитета. Тем самым религия определяется через диалогический 
принцип: она не просто доктрина, а живое взаимодействие с трансцендентным.

В средневековой религиозно‑символической картине мира мистицизм занимал цен-
тральное место [12], тогда как наука Нового времени сменила диалог с Богом‑творцом 
на монолог наблюдателя. Природа при этом стала восприниматься как преимущественно 
механическая система, где жизнь – лишь вкрапление в безжизненную основу.

Такой подход вполне согласуется со стремлением Э. Кассирера интерпретировать науку 
в виде элемента «символической вселенной» культуры, суть которого – понимать и истол-
ковывать, связывать и организовывать, синтезировать и обобщать человеческий опыт. От-
мечено, что «…не только наука, но и язык, миф, искусство, религия поставляют материал, 
из которого мы строим, с одной стороны, мир «действительности», а с другой – духовно-
сти, мир Я. Их также нельзя рассматривать просто как явления налично данного мира – их 
следует понимать как функции самобытного формирования бытия, особые способы его 
разграничения и структурирования» [13, с. 24-25]. 

Примечательно, что на данном пути Кассирер проводил аналогии между наукой как 
символической системой и другими формами языкового отображения явлений в мире,  
в частности при помощи искусства. Это позволило снять жёсткое противопоставление «ре-
лигия vs наука»: обе оказались вариантами единого процесса смыслообразования.

Однако в новоевропейской науке символическая функция подчинена инструменталь-
ной – познание направлено на контроль и преобразование, а не на созерцание. Наука ори-
ентирована на посюстороннее: природное и человеческое. Это делает приоритетными экс-
перимент, наблюдение, разум и сомнение.

В результате изучения историко-культурного контекста выделяется целый ряд фунда-
ментальных противопоставлений, которые наложили отпечаток на формирование фило-
софии науки как самостоятельной дисциплины:

• между ориентацией на Бога (Средневековье) и ориентацией на природу и человека 
(Новое время) [2; 3];

• между религиозной верой и авторитетом и автономией сомневающегося разума «есте-
ственного» наблюдателя [1].

Приведённые оппозиции создали ту специфическую среду, в которой философия науки 
обрела статус относительно самостоятельной области знания, сохраняя при этом полеми-
ческую связь с религиозным мировоззрением.

Условия становления философии науки: критика упрощённой дихотомии «рели-
гиозное vs научное»

Ход исследования наводит на мысль, что становление философии науки как самосто-
ятельной области знания стало возможным исключительно в контексте Нового времени. 
Причём процесс сопровождали три важных момента:

1. Принципиальное противопоставление религиозного и научного типов мышления  
[2; 3];

2. Формирование новой эпистемологической парадигмы, основанной на эксперименте, 
наблюдении и рациональном сомнении [4];

3. Утверждение науки в качестве ядра новоевропейской культуры [2; 3].



184

Серия «ВЕСТНИКА СВФУ» № 4 (40) 2025 

Здесь принципиально важно, что «разрушение античного и средневекового космоса  
в XVII–XVIII веках происходило, как мы видели, «постепенно». Сначала понятия совер-
шенства, смысла и цели, вытесненные из естествознания, сохранились в качестве отдель-
ного метафизического фундамента, созданного творцами первых научных. На втором эта-
пе, – главным образом уже в XVIII веке, – эти понятия и принципы постепенно вытесня-
ются из сферы теоретического знания вообще» [3, с. 432-433]. 

Из приведённых слов П. П. Гайденко следует, что новоевропейская наука носит двой-
ственный характер: с одной стороны, она эволюционирует из средневековой, а с другой 
– создаёт принципиально новые эпистемологические основания, т.е. совершает революци-
онный скачок. Эксперимент и математика становятся автономными источниками легити-
мации получаемых результатов, что разрывает связь с традицией, где истина подтвержда-
лась авторитетом.

Л. М. Косарева подчёркивает, что наука Нового времени утвердилась не просто как 
система знаний, но и как особый культурный институт, который задаёт новые нормы мыш-
ления и деятельности. Её триумф означал радикальную смену самой парадигмы рацио-
нальности. 

При этом нельзя не обратить внимания, что ряд достигнутых результатов демонстри-
рует признаки спонтанности, не вполне согласующиеся с линейной моделью научно-
го прогресса. Скажем, что касается гелиоцентрической системы Коперника, то она «…
не обладала ни очевидными эмпирическими преимуществами перед системой Птолемея, 
ни действительным радикальным упрощением математического аппарата, ни принципи-
альным увеличением точности в астрономических предсказаниях. С момента своего воз-
никновения и до открытия Галилеем в 1616 г. фаз Венеры, т. е. более полувека, вообще 
отсутствовали прямые экспериментальные подтверждения движения Земли, которые сви-
детельствовали бы об истинности гелиоцентрической системы Коперника. Если к этому 
прибавить еще такие факторы, как противодействие коперниканской системе со стороны 
обыденного опыта и мощной идеологической традиции, связавшей себя с геоцентризмом, 
то победа системы Коперника над птолемеевско-аристотелевской КМ становится почти 
необъяснимым чудом» [1, с. 284].

Косарева акцентирует внимание на социальном аспекте научной революции, в котором 
наука предстаёт не только методом познания, но и институтом, формирующим мировоз-
зрение. Именно поэтому её противостояние с религией вышло за пределы теоретических 
дискуссий и затронуло повседневные практики.

В то же время положения, выдвинутые в недавней работе [14], побуждают задуматься 
об упрощённости дихотомии «религиозное vs научное» в классических работах по исто-
рии науки. В конечном итоге гораздо справедливее было бы ориентироваться на плюра-
лизм когнитивных стратегий в ранний период модерна. На это влияла структура аргумен-
тации, заимствованная учеными во многом из богословия, которая в те времена считалась 
не менее научным, чем иные дисциплины. 

В работе, посвящённой Э. Бёрту – мыслителю, оказавшему влияние на концепцию 
истории науки А. Койре, но оставшемуся в тени, – раскрывается неоднозначная, по сути, 
гибридная форма рациональности, характерная для раннего Нового времени [15]. В част-
ности, показано, что физика формировалась под мощным влиянием духовных, а зачастую 
и мистических практик (таких как астрология и алхимия). Это наглядно демонстрирует 
многообразие путей становления научного знания.

Под вопросом у современных авторов и европоцентризм, мешающий адекватному вос-
приятию культурно-исторического процесса и места отношениям религии и науки в нём. 



185

Серия «ПЕДАГОГИКА. ПСИХОЛОГИЯ. ФИЛОСОФИЯ»

Акцент на европейской специфике формирования философии науки оставляет вне поля 
зрения альтернативные модели рациональности, развивавшиеся в исламском мире [10]. 

Критика европоцентричности классического образа истории науки требует учитывать 
неевропейские эпистемологии. Рациональные и религиозные начала в них не антагони-
стичны. Таковы, к примеру, исламская традиция философствования (калам) и индийская 
ньяя. Включение их в поле анализа расширяет понимание философии науки как глобаль-
ного феномена, не сужая только до сугубо западного образования.

Незавершённость противостояния и перспективы развития
Противостояние научного и религиозного типов мышления, которое можно назвать 

«войной форм», остаётся неоконченным [16]. Неудивительно, что этот факт не только ука-
зывает на незавершённость процесса самоопределения философии науки, но и обеспечи-
вает её жизнеспособность как динамично развивающейся дисциплины.

Сравнительный анализ демонстрирует: становление философии науки – это не линей-
ный процесс вытеснения религиозного (метафизического) мировоззрения научным (анти-
метафизическим), а сложная эволюция. В её рамках проявились следующие особенности:

1. В европейском контексте сформировалась чёткая оппозиция религиозного и научно-
го мышления, ставшая катализатором автономизации науки.

2. В других культурных традициях (восточных, античных, раннехристианских) сохра-
нялся синтез рационального и мистического, что ставит под сомнение универсальность 
европейской модели.

Современная наука, несмотря на институциональную зрелость, продолжает диалог  
с религиозным мировоззрением, что свидетельствует о незакрытости вопроса о границах 
и методах познания.

Следовательно, философия науки сохраняет актуальность именно благодаря напряжён-
ному взаимодействию с религиозным типом мышления. Взаимодействие с ним стимули-
рует рефлексию о собственных основаниях науки. Это побуждает к межкультурному диа-
логу в поисках универсальных когнитивных стратегий, открывая новые перспективы для 
синтеза различных форм рациональности в условиях глобальных вызовов современности.

Заключение
Проведённое исследование приводит к следующим выводам:
Во-первых, становление философии науки как самостоятельной дисциплины обуслов-

лено спецификой историко-культурного контекста Нового времени, в котором сформиро-
валось принципиальное противопоставление религиозного и научного типов мышления.

Во-вторых, новая эпистемологическая парадигма, основанная на эксперименте, наблю-
дении и рациональном сомнении, стала фундаментом новоевропейской науки.

В-третьих, наука Нового времени утвердилась не только как система знаний, но и как 
культурный институт, задающий новые нормы мышления и деятельности.

В-четвёртых, упрощённая дихотомия «религиозное vs научное» не отражает многооб-
разия когнитивных стратегий раннего модерна, где многие учёные совмещали теологиче-
ские и естественнонаучные интересы.

Наконец, в-пятых, европоцентричный подход к истории науки игнорирует альтернатив-
ные модели рациональности (исламские, индийские, китайские), где религиозное и рацио-
нальное не находились в жёстком противостоянии.

Перспективы дальнейшего исследования связаны с углублённым изучением неевро-
пейских эпистемологических традиций и их вклада в формирование глобального про-
странства научного познания.



186

Серия «ВЕСТНИКА СВФУ» № 4 (40) 2025 

Л и т е р а т у р а

1. Конт О. Курс положительной философии: в 6 т. / О. Конт; пер. с фр.; под ред., с примеч. и ст. 
С.Е. Савича. Санкт–Петербург : Издание Н. Г. Мартынова; 1899-1900: 1: 302. 

2. Косарева Л. М. Рождение науки Нового времени из духа культуры. Москва : Институт психо-
логии РАН; 1997: 360.

3. Гайденко П. П. Эволюция понятия науки (XVII–XVIII вв.). Москва : Наука; 1987: 447.
4. Литовка И. И. Формирование протонаучного комплекса знаний в Месопотамии и Древнем 

Египте: когнитивные и социальные основания. Новосибирск; 2006 : 209.
5. Шохин В. К. Брахманистская философия: начальный и раннеклассический периоды. Москва : 

Вост. лит.; 1994: 352.
6. Лосев А. Ф. Очерки античного символизма и мифологии. Москва : Мысль; 1993:959.
7. Светлов Р. В. Античный платонизм и александрийская экзегетика. Санкт-Петербург : РХГА; 

2011: 208.
8. Трофимова М. К. Историко-философские вопросы гностицизма. Москва : Наука; 1979: 286.
9. Адо П. Духовные упражнения и античная философия. Москва; Санкт-Петербург : Изд‑во 

«Степной ветер»; ИД «Коло»; 2005: 448. 
10. Бородай С. Ю., Мухетдинов Д. В. Исламская мысль: приглашение к тематическому прочте-

нию. Исламская мысль: традиция и современность; 2020: (5): 549-644. 
11. Аванесов С. С., Аванесова Е. Г. Социальный аспект религиозной практики. Вестник Томского 

государственного университета. 2007: (295): 85–86.
12. Жильсон Э. Философия в Средние века. Москва : Культурная революция, Республика; 2010: 

678. 
13. Кассирер Э. Философия символических форм. Язык. Москва; Санкт-Петербург : Университет-

ская книга; 2001: 271. 
14. Савинов Р. В. Реконструкция стратегий аргументации в конфессиональной полемике рубежа 

XVI-XVII веков о возможности естественной теологии. Вопросы теологии; 2021:3(1):58-85.
15. Дроздова Д. Н. Эдвин Бёрт и драма науки Нового времени. Историко-философский ежегод-

ник. 2024:39:367-377. EDN MBQLUX.
16. Койре А. Очерки истории философской мысли. О влиянии философских концепций на разви-

тие научных теорий. Москва : Прогресс; 1985: 286. 

R e f e r e n c e s

1. Comte O. Course of Positive philosophy. Vol. 1: Philosophy of Mathematics. Saint Petersburg:  
N. G. Martynov; 1899–1900:1:302 (in Russian).

2. Kosareva L.M. The birth of modern science from the spirit of culture. Moscow: Institute of Psychology 
RAS; 1997:360 (in Russian).

3. Gaidenko P.P. The evolution of the concept of science (17th–18th centuries). Moscow: Nauka; 
1987:447 (in Russian).

4. Litovka I.I. The formation of a protoscientific knowledge complex in Mesopotamia and ancient Egypt. 
Novosibirsk; 2006:209 (in Russian).

5. Shokhin V.K. Brahmanical philosophy: initial and early classical periods. Moscow: Vostochnaya 
literatura; 1994:352 (in Russian).

6. Losev A.F. Essays on ancient symbolism and mythology. Moscow: Mysl; 1993:959 (in Russian).
7. Svetlov R.V. Ancient Platonism and Alexandrian exegesis. Saint Petersburg: RCHGA; 2011:208 (in 

Russian).
8. Trofimova M.K. Historical and philosophical issues of Gnosticism. Moscow: Nauka; 1979:286 (in 

Russian).
9. Hadot P. Spiritual exercises and ancient philosophy. Moscow, Saint Petersburg: Stepnoy Veter 

Publishing, Kolo; 2005: 448 (in Russian).
10. Borodai S.Yu, Mukhetdinov D.V. Islamic thought: an invitation to thematic reading. Islamic 

Thought: Tradition and Modernity. 2020:(5):549–644 (in Russian).
11. Avanesov S.S., Avanesova E.G. Social aspect of religious practice. Tomsk State University Journal. 

2007:(295):85–86 (in Russian).



187

Серия «ПЕДАГОГИКА. ПСИХОЛОГИЯ. ФИЛОСОФИЯ»

12. Gilson É. Philosophy in the Middle Ages. Moscow: Kulturnaya revolyutsiya, Respublika; 2010:678 
(in Russian).

13. Cassirer E. Philosophy of symbolic forms. Language. Moscow, Saint Petersburg: Universitetskaya 
kniga; 2001:271 (in Russian).

14. Savinov R.V. Reconstruction of argumentation strategies in confessional polemics at the turn of the 
16th–17th centuries on the possibility of natural theology. Issues of Theology. 2021:3(1):58–85 (in Russian).

15. Drozdova D.N. Edwin Burt and the drama of early modern science. Historical and Philosophical 
Yearbook. 2024:39:367–377 (in Russian).

16. Koyrе A. Essays on the history of philosophical thought. On the influence of philosophical concepts 
on the development of scientific theories. Moscow: Progress; 1985:286 (in Russian).

Сведения об авторе
КУЛИКОВ Сергей Борисович – д. филос. н., доцент, профессор, Тюменский государственный 

университет, г. Тюмень, Российская Федерация, SPIN 6659-0250, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
0913-9290, e-mail: s.b.kulikov@utmn.ru

Information about the author
KULIKOV Sergey Borisovich – Dr. Sci. (Philosophy), Docent, Professor, Tyumen State University, 

Tyumen, Russian Federation, SPIN 6659-0250, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0913-9290.

Конфликт интересов
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Conflict of interests 
The author declares no conflict of interest. 

Поступила в редакцию / Submitted 10.11.2025 
Поступила после рецензирования / Revised 28.11.25

Принята к публикации / Accepted 05.12.25


